Календарная обрядность жителей Курумканского района

Автор: Эрдыниева Арюна, учащаяся 10 класса

МБОУ «Курумканская СОШ № 2»

Научный руководитель: Гармаева Баирма Модосоевна,

Бадмаева Туяна Владимировна

Оглавление

Введение…………………………………………………………………………………………3

Глава 1. Календарная система народов, проживающих в Курумканском районе…………5

§1. Календарь русского народа…………………………………………….......................5

§2. Календарная система бурят…………………………………………………………...6

§3. Календарь в культуре эвенков…………………………………………......................6

Глава 2. Календарная обрядность и их значение………………………………………………8

§1. Народные праздники и обряды в культуре русского народа……….........................8

§2. Обряды и праздники в культуре бурят и эвенков…………………….......................9

Заключение……………………………………………………………………………………...13

Список использованной литературы

Приложения

Приложение 1. Таблица названий месяцев

Приложение 2. Суставный календарь

Приложение 3. Праздники

Приложение 4. Обряды

Введение

Процесс глобализации обуславливает живой и пристальный интерес общественности к проблемам сохранения и развития национально-культурного своеобразия, уникальных исторических традиций всех народов, соблюдения этнокультурных прав, изучения и пропаганды лучших образцов материального и духовного наследия любого, даже самого малочисленного народа. Важным является решение этой проблемы для многонационального Российского государства, реализующего идеи федерализма, которые позволяют в рамках единой страны в полной мере учитывать национальные и региональные интересы.

Данная работа носит теоретический характер и направлена на расширение кругозора в условиях возрастающего интереса к духовной жизни ее носителей и продиктована потребностью обозначить место и роль народного календаря в контексте современной культуры. Поэтому **целью** работы является  *выявление роли и места календарных праздников и обрядов в современной культуре народов, проживающих в Курумканском районе Республики Бурятия.* Для достижения цели решались следующие з***адачи:***

* охарактеризовать праздники и обряды народов, живущих в Курумканском районе;
* выявить общие и отличительные черты сезонных праздников по народному календарю;
* изучить влияние национальных праздников на развитие народного творчества, физической культуры и спорта, пропаганду здорового образа жизни;
* оформить этнокалендарь, посвящённый культурным традициям жителей района.

**Объектом** данного исследования является народный календарь.

**Предметом** изучения является традиционная календарная культура народов, населяющих Курумканский район Республики Бурятия.

**Методы исследования:** изучение литературных источников, опрос, сравнительный анализ и синтез, фотофиксация.

**Обзор литературы:** Изучению календаря и связанной с ним обрядности посвящены труды многих ученых. В работе Забылина М. М. дана характеристика праздников, обрядов и обычаев русского народа. Материал о более ранних народных праздниках содержится в книге Н.П.Степанова «Народные праздники на Святой Руси». Одно из наиболее ранних научных описаний обычаев и обрядов различных народов России содержится в записках известного географа и путешественника академика П. Палласа. Сведения о народном календаре и сезонных обрядах и праздниках бурят содержатся в работе И.Г. Георги, где приводятся названия месяцев годового цикла и сведения о праздниках хоринских бурят. Полный свод этнографических материалов о календаре бурят имеется в работе В. Котвича, в которой приведены названия месяцев в локальных календарях бурят, даны сведения о дате Нового года. Также формы и содержание сезонных обрядов и праздников годового цикла монголов широко освещаются в монографиях Н.Л. Жуковской. Вопросы традиционных занятий бурят, начиная с XVII века по начало XX века, рассмотрены в монографии В. А. Михайлова. Обширный материал по истории, этнографии и традиционной культуре эвенков Республики Бурятия представлен в книге А. С. Шубина «Эвенки». Названия месяцев и хозяйственный год эвенков охарактеризован в работе А. Д. Мухачёва и В. Г. Салаткина «Экологический календарь эвенков». Также названия месяцев и сезонные изменения в природе и занятия эвенков описаны в статье З. Р. Дельбоновой «Экологический календарь древних эвенков». Ценные сведения по истории, культуре и этнографии всех народов, проживающих в регионе, содержатся в «Историко-культурном атласе Бурятии».

В календарных обычаях и обрядах содержится часть истории народа. Систематизация знаний о народном календаре поможет лучше понять этническую культуру не только своего, но и другого народа, их представления об окружающем мире, эстетические и морально-этические взгляды и позволит заполнить имеющиеся пробелы в знании традиционной культуры.

**Глава 1. Календарная система народов, проживающих в Курумканском районе.**

На небольшой территории Курумканского района проживают около 10 народностей. По данным Бурятстата на 01.01.2014 г. в районе проживает 14,376 тыс. человек. Среди них 65,4% составляют буряты, 30,7% - русские, 2,3% - эвенки и небольшой процент другие национальности. У каждого народа существуют свои культурные традиции, связанные с календарной системой. В культуре любого народа годовой цикл жизни размерен на памятные и радостные даты, на время начала и завершения работ, на праздники и будни. Он представляет собой исторически сложившуюся цепь событий и обрядов, сохраняемых в памяти людей.

***§1. Календарь русского народа***

Календарь русского народа на протяжении их многовековой истории не был стабильным. Каждая историческая эпоха накладывала на него свой отпечаток, внося в праздничный быт народа что-то свое, новое. Народный календарь был земледельческим и являлся своего рода энциклопедией сельскохозяйственного опыта, норм общественной жизни, обрядов. Содержательная сторона народного календаря была обусловлена представлениями, характерными для славянского язычества. Дни недели, как и у других языческих народов, были посвящены различным богам. Древнерусский дохристианский календарь был лунным и состоял из 13 месяцев. С принятием христианства на Руси стали использовать церковный календарь - святцы, в которых каждый день посвящался одному или нескольким святым. Точками и ориентирами отсчета годового времени служили христианские праздники. В то же время нельзя считать, что народный календарь изжил себя с принятием церковного, а наоборот произошло некое слияние языческого и христианского начал. От христианства в народный календарь пришли святые, приуроченные к дням годового цикла, а от язычества — распределение между святыми забот о погоде, здоровье людей, сельскохозяйственных и домашних работах. Более двухсот лет назад был обнародован указ Петра I, который предписывал праздновать Новый год 1 января. Петр I принял юлианский календарь, но к XX столетию Россия на 13 суток отстала от Европы, давно перешедшей на более точный григорианский календарь. Чтобы сократить этот разрыв, в 1918 году был осуществлен переход на григорианский календарь, так называемый новый стиль. Таким образом, наиболее заметные изменения народный календарь претерпел трижды - после крещения Руси, в период петровских преобразований и после крушения самодержавия, т. е. в переломные периоды в истории русского народа.

***§2. Календарная система бурят***

В календарной системе бурятского народа можно выделить следующие пласты: годовой календарь, календарь 12-летнего животного цикла, 60-летний цикл, григорианский календарь.

Годовой календарь был связан с кочевым образом жизни и хозяйствования. Год делился на два сезона – теплый и холодный. В теплую часть года входила вторая половина весны и лето, а вся остальная часть относилась к холодному сезону. Этот тип календаря был лунным, в котором важными составляющими были лунные фазы – новолуние, полнолуние и старый месяц. Месяцы и дни месяца могли обозначаться просто порядковыми числительными. Календарь, представлявший собой 12-летний животный цикл, был заимствован от уйгуров и вместе с письменностью был введен в Монголии в 1210 году. Этот календарь был лунно-солнечным. Начинался цикл с года мыши, затем следовали бык, тигр, заяц, дракон, змея, лошадь, овца, обезьяна, курица, собака и свинья. По названиям этих же 12-ти животных называли месяцы, дни недели, время суток. В отличие от годового календаря по календарю 12-летнего животного цикла нельзя было регулировать хозяйственную деятельность. Но он заложил основы исторической хронологии, с его помощью измерялась жизнь человека, его семьи и рода, велся отсчет смены поколений. А 60-летний цикл получил свое широкое распространение в связи с принятием буддизма как государственной религии Монголии. Счет годов и хроника событий стала вестись с использованием тибетского термина «рабчжун», потому что тибетский язык был официальным языком монгольского буддизма. Присоединение к Российскому государству и изменение общественного строя в 1917 году привело к тому, что в Бурятии стали пользоваться сначала юлианским, а позднее и григорианским календарем, хотя в быту сохранялся лунный календарь. В настоящее время, пользуясь григорианским календарем, как официальным, буряты не забывают и свои прежние календари. В связи с утратой кочевого быта из годового календаря сохраняются в памяти народа погодные приметы. 12-летний цикл и 60-летний календари, практически слившись друг с другом, сохраняются в жизни народа: ежегодно по нему отмечают Новый год, знают знак своего рождения, составляются астрологические прогнозы, выпускаются буддийские календари.

 ***§3. Календарь в культуре эвенков***

Эвенки – сибирский малочисленный коренной народ, живущий в России, Китае и Монголии. Многовековая связь эвенков с окружающей природой, обеспечивающей их жизнедеятельность, выработала бережное отношение к природе. И изменения природных явлений нашло отражение в календаре эвенков.

У эвенков существовало несколько календарных систем: эколого-хозяйственный календарь, суставный календарь. Эколого-хозяйственный календарь бытует среди тех, кто большую часть времени ведет традиционное природопользование. Календари эвенков в зависимости от района проживания имеют некоторые отличия в названиях месяцев (Приложение1. Таблица названий месяцев). Известный тунгусовед В. Туголуков описал суставный календарь, в основе которого применялся принцип исчисления месяцев по верхней части тела. Счет месяцев начинался с головы и спускался вниз по левой части тела до нижних суставов левой руки, что означало половину года; затем счет продолжался по правой стороне тела, начиная с нижних суставов правой руки, и поднимался к правому плечу (Приложение 2. Суставный календарь). Пользуясь суставным календарем, эвенки, проживавшие в разных природных зонах, могли точно обозначать друг для друга время событий, происшедших в их полной приключений кочевой жизни[[1]](#footnote-1). Традиционный календарь эвенков был лунным, приуроченным к фазам луны, поэтому в их календаре 13 месяцев. Хозяйственно-культурные связи с бурятами и русскими также оказало влияние на календарь эвенков. Отдельные группы эвенков заимствовали элементы системы буддийского счета времени у бурят, монголов. Эти календарные системы, появившись в определенные исторические периоды, в той или иной степени сосуществуют. Но при этом локальное, циклическое время не исчезло там, где люди сохранили взаимосвязь с землей, традиционное природопользование.

**Выводы по главе:** Таким образом, рассмотрев календарные системы в культуре русского, бурятского и эвенкийского народов, проживающих в Курумканском районе Республики Бурятия, приходим к выводу, что календари этих народов содержат многие напластования отдаленных времен, и тесно связаны с хозяйственным укладом жизни. Все рассмотренные календарные системы имеют языческое начало. В календарной системе каждого народа произошли изменения, связанные с проникновением религий, со сменой общественно-политического строя. Также нужно отметить, что на сегодняшнем этапе в культуре каждого народа в той или иной мере сосуществуют разные календарные системы, хотя общепринято пользоваться григорианским календарем.

**Глава 2. Календарная обрядность и их значение.**

***§1. Народные праздники и обряды в культуре русского народа***

Праздничных дней в быту русского народа было довольно много: около 140-150 в году. Первыми, еще в глубокой древности, возникли праздники, связанные с земледельческим календарем предков восточных славян. Они имели преимущественно магический характер и имели целью обеспечить здоровье людям и лад в семье, хороший урожай, богатый приплод. Наступление нового года в народной традиции связывалось с весенним пробуждением природы. Однако начало нового года связывали с зимним солнцеворотом, после которого день увеличивался на «куриный шаг». Один из древнейших и главных праздников Святки знаменует переход от старого года к новому. На языческую основу праздника сильное влияние оказало христианство. Церковь, видя, что ей не удастся преодолеть вековые языческие верования, ассимилировала их, придав христианское содержание. В период Святок церковь празднует Рождество Христово, Новый год, Крещение Господне. Святки установлены христианской церковью в память мифического рождения и крещения Христа. Рождество Христово было приурочено к моменту зимнего солнцестояния, то есть «рождения» солнца. Образы солнца и Богочеловека приобрели равную значимость, и Иисус Христос символизируется как солнце духовной жизни каждого верующего. Кроме того, в этот период происходила передача от старших к младшим закрепленного в веках знания многих поколений. Им принадлежала ведущая роль в исполнении некоторых обрядов, в руководстве молодыми в обрядовой ситуации, в трактовке и разъяснении примет и гаданий. Получение новыми поколениями этого знания делало возможным сохранение и дальнейшее развитие культурной традиции. С языческих времён сохранился на Руси народный праздничный цикл – Масленица. Непременным спутником этого весеннего праздника были масляные блины, символизировавшие солнце. Масленица была олицетворением конца зимы и начала сезона плодоношения. На празднике она присутствовала в виде чучела, разодетого в женские одежды. Гуляние начиналось с обрядов призыва и встречи Масленицы. Заканчивалось же гуляние ритуальным захоронением Масленицы - чучело сжигали или, разорвав, разбрасывали по полям, закапывали. Ознаменовав приход весны, передав свою силу полям, Масленица должна была теперь успокоиться до следующего года. В церковном календаре этот период называется Сырной седмицей, смысл которой заключался в примирении с ближними, прощении обид, в добром общении с ближними, родными, друзьями, в благотворении. Дата начала Масленицы каждый год меняется в зависимости от того, когда начинается Великий пост. Среди церковных праздников особое место занимают Благовещение, Вербное воскресенье и Пасха. В народном календаре 19 – 20 веков Благовещение было одним из самых почитаемых праздников. Церковь полагает, что в благовещении и зачатии Христа начало спасения рода человеческого. Признавая важность праздника, народ не отмечал его весельем. Поведение человека в течение этого дня должно было наиболее приблизить его к Богу. Этому способствовали посещение церкви, строгое соблюдение запретов, отдых от дел, сосредоточенные раздумья о божественном, отвлеченность от насущных хозяйственных проблем, допускались только размеренные беседы о севе, пахоте, урожае. Нарушение этих предписаний считалось грехом и грозило несчастьями. Перед праздником Пасхи в православных храмах освящают ветки вербы. За что праздник и получил название Вербное воскресенье. Этот праздник связан с идеей милосердия и человеколюбия. У православных христиан есть обычай хранить освящённые вербы в течение всего года, украшать ими иконы в доме. Пасха отмечается в первое воскресенье после мартовского полнолуния, следующего за весенним равноденствием. Христианская Пасха является памятью об искупительной жертве Иисуса Христа, о его смерти на кресте и чудесном воскресении. Включает пасхальную заутреню, крестный ход, освящение яиц и куличей в церкви, приготовлении творожной пасхи, семейную трапезу, поминовение усопших. Сохранялся древний обычай охранительных обходов домов детьми и молодежью со сбором угощений. Границы лета в народном календаре не имели точной датировки, но обычно его начало совпадало с праздником Троицы. В народной традиции на Троицу славили цветущую растительность, завивали березку, кумились, устраивали девичьи гадания. По православному календарю в память о сошествии святого духа на апостолов чествуется Святая Троица. На Руси Троица связана также с именем святого Сергия Радонежского. Традиция отмечать Ильин день существует у славян давно и имеет языческое прошлое. В образе Ильи пророка слились многие черты языческого Перуна, повелителя грома и молнии. Своей волей Перун дождями утолял жажду земле-кормилице. Обряды праздника связаны с бытом народа-пахаря. Приняв христианство, народ нашел в ветхозаветном сказании о жизни Святого пророка Илии его сходство с Перуном. Это во многом объясняет культ и популярность праздника. Народное название праздника Покрова связано с первым снежным покровом земли, с завершением полевых работ и началом зимы. В христианской культуре этот праздник связывают с явлением Богородицы в храме Константинополя в середине X века.

***§2. Обряды и праздники в культуре бурят и эвенков***

У бурят к календарным обрядам природно-хозяйственного цикла относятся только новогодние, весенние, летние и осенние жертвоприношения «хозяевам» земли, той местности, где жили родовые и территориально-общинные коллективы. Встреча Нового года – Сагаалган – у бурят первоначально отмечалась осенью, в октябре, перед началом зимовки скота. Это было связано с тем, что скот, принеся весной приплод и нагуляв достаточно жиру за лето, вступал в новый период года – осень. После распространения и утверждения буддизма среди монгольских народов празднование Сагаалгана было перенесено с осени на самый конец зимы или по-монгольски на первый месяц весны, т.е. примерно на февраль. В праздновании Сагаалгана выделялись 3 основные фазы: канун, первый день Нового года, остальные дни праздника. Сутки перед Сагаалганом по-бурятски называют «бутуу удэр» - закрытый, глухой или, переводя по смыслу, тёмный. Само понятие «бутуу удэр» как тридцатого, завершающего дня последнего зимнего месяца часто воспринимают как символ старого года, уходящего в «темноту» времени. Это стык старого и нового. За день до «бутуу», т.е. 29 числа последнего зимнего месяца по лунному календарю, завершают приготовления: проводят обряд почитания домашних святынь, изображений богов, проводят основательную уборку дома, хозяйства и окрестностей вокруг жилья, перетряхивалась постель и сундуки, доставалась новая или чистилась старая одежда. В дацанах накануне нового года начинаются богослужения, посвящённые Сагаалгану. Большое значение придается обряду «Дугжууба», во время которого проводится специальный ритуал устранения всех помех, очищения от всего плохого, для того, чтобы в новом году человек имел благополучие, испытывал счастье, мир и спокойствие. Во время ритуала проводится церемония очищения и подавления злых сил с помощью огня. Верующие должны мысленно представить, как в этом огне сгорают все духовные препятствия и дурные помыслы. Сагаалган – один из весьма популярных традиционных праздников бурятского народа. Традиция празднования имеет важное значение в деле укрепления связи поколений и семейно-бытовых отношений. В Бурятии в целях сохранения традиций бурятского народа в 1990 году был подписан указ о придании празднику «Сагаалган» статуса национального праздника. Весенние, летние и осенние обряды были связаны c перекочевкой на весенние, летние и осенние места выпаса домашнего скота. Эти обряды сопровождались жертвоприношением «хозяевам» родовой и общинной территории. Сезонные молебны были общественными, в них принимали участие родовые группы или весь род, иногда несколько родственных родов. Цель молитв, обращенных к "хозяевам" местности, - обеспечение благоприятной погоды, обилия пищи для людей и скота, просьба о мирной и спокойной жизни, защита от враждебных сил. Люди верили, что хозяйственное, общественное и семейное благополучие зависит от воли божеств и духов земли, воды, неба, времени, поэтому жертвоприношение считалось важной общественной обязанностью. Со временем реальное посвящение животных стали заменять условным, словесным. «Хозяевам» местности приносят в дар «земельный надел» со всеми его богатствами. Условное дарение земли связано с воспитанием преданности своей родине, бережного сохранения природных богатств священной земли предков, но и с преклонением перед ее красотой. В летнее время буряты проводят свой древний, любимый праздник – Сурхарбан. История праздника уходит в глубокую древность. С древнейших времен буряты, монголы, якуты, эвенки проводили особые обрядовые игры, которые воспевали пробуждение природы. На праздник допускались только мужчины без различия возраста и положения. Из женщин могли принять участие только незамужние и дети. На празднике главными были состязания по трем видам: стрельба из лука, борьба и конные скачки. Существует несколько версий значения слова «сурхарбан», но на самом раннем этапе смысл состязаний заключался в чествовании духов хозяев священных местностей и предков рода. А также Сурхарбан был демонстрацией единения членов рода, племени друг с другом и с духами предков и хозяев местности. Затем во времена правления Чингисхана и его потомков Сурхарбан, оставаясь родовым обрядом, приобрел дополнительную функцию военного смотра, отбора воинов для дружин ханов и нойонов. На праздник приезжало много народу, каждый улус, род, племя выставлял своих лучших борцов, лучников, наездников и коней, чтобы одержать победу. Это был своеобразный смотр вооруженных сил. В настоящее время Сурхарбан приобрел более широкий масштаб, превратившись из улусно-родового в общенародный национальный праздник.

Для эвенков были характерны календарные обряды, которые не нашли отражения в календаре, хотя и проводились с определенной периодичностью. В эвенкийском языке нет слова «праздник», говорят «бакалдын» - что означает встреча. Бакалдын эвенки праздновали летом после долгой зимы и осенью. Начало лета означает у эвенков начало нового года. Когда распускаются почки лиственницы, когда всю ночь напролет кукует кукушка, соседние роды собирались в одно стойбище и в течение недели обсуждали, кто и как провел зиму. Несколько ночей подряд танцевали. После снова разъезжались и встречались осенью, перед началом зимы. Этот праздник сопровождался своеобразными обрядами: обряд очищения души и тела, обряд поклонения огню, обряд угощения ритуального столба. Еще одна интересная традиция – кормление реки с пожеланиями добра и счастья, чтобы в реках было всегда полно рыбы. С заходом солнца шаман камлал и просил у духов счастья для всех людей на земле. А сейчас "Бакалдын" стал национальным эвенкийским праздником встречи друг с другом. Многодневные сезонные обряды эвенками уже не практикуются; лишь некоторые их элементы восстановлены по воспоминаниям людей и трудам ученых и вошли составной частью в современные праздники. В местах контактов с якутами, бурятами, русскими и другими народами заметно влияние их праздничной культуры. Одним из ярких календарных праздников в эвенкийской культуре можно назвать Синилгэн - праздник первого снега, благословения зимовья. Слово «синилгэн» означает первый снег. С первым снегом начинался сезон охоты. Этот праздник сопровождался теми же обрядами, что и Бакалдын. Но отличительной особенностью являлся обряд добывания удачи для охотников. После проведения обряда все участники становятся в круг и по ходу солнца исполняют танец.

**Выводы по главе:** Исходя из вышесказанного, приходим к выводу, что календарная обрядность у всех народов – это сложная система, сформировавшаяся под влиянием хозяйственного уклада жизни, социальных, политических изменений. Объединяющим для календарной обрядности народов является языческое начало, мифологическое олицетворение природных сил. Но у каждого народа есть свои этнические особенности, связанные с укладом жизни и религиозными верованиями.

**Заключение**

Календарная обрядность – одна из форм традиционной духовной культуры, в которой из поколения в поколение передается содержание и форма всех годичных обрядов, отражающих духовную сущность этноса. В них отражаются жизнь и мировоззрение народа в разные периоды исторического развития, происходившие в культуре народа, будь то смена хозяйственного уклада, территории проживания, религии. Все праздники, обычаи и обряды возникали на реальной основе, в результате трудовой деятельности, впоследствии же были окутаны религиозно-магическими суевериями и занимали среди верований любого народа главное место.

В культуре современного человека календарные праздники в большей степени стали выполнять рекреационную функцию. Современные праздники бывают локальными, региональными. Среди локальных праздников можно выделить различные фестивали, дни культуры. Значение этих праздников определяется тем, что они имеют объединяющее начало, формируют мировоззрение людей, этническую идентичность. Национальные праздники приобретают межнациональный характер. В нашем районе широко празднуются всеми народами такие праздники, как Сагаалган, Масленица, Пасха, Сурхарбан (Приложение 3. Праздники). Познавая их, человек глубже проникает в духовные истоки культуры, учится бережно относиться к самобытности народа.

Функции обрядов на практике очень разнообразны. Они регулируют эмоциональное состояние людей, формируют чувство общности, помогают человеку ощутить свою идентичность, сохраняют ценности этноса. Древние обряды культа природных сил до нашего времени дошли только в виде игр. Но обряды, связанные с охранительной функцией - обеспечение и приумножение благополучия семьи, рода, сохранение потомков – сохранены и в наши дни (Приложение 4. Обряды). Потому основные бытовые традиционные народные обряды - это уже социальные обычаи, а не культ природы в чистом виде. Обряды можно разделить на кризисные ритуалы, совершаемые человеком или группой в критические периоды жизни, и календарные ритуалы, совершаемые регулярно при наступлении определенных природных явлений. Существует группа священных обрядов, встречающихся в традиционной культуре. Эти обряды – молитва, жертвоприношение, пост, обращение на восток и очищение.

Знание и уважение национальных особенностей народов, их быта, культуры, обычаев и обрядов очень актуальны сегодня - в период укрепления государственности Российской Федерации. Они могут сыграть заметную роль в сохранении и развитии традиций дружбы и сотрудничества народов России. Немаловажно и то, что истинно народный характер древних праздников, способствующих социальному развитию личности и духовному прогрессу общества, содействует сохранению межнационального согласия и социальной стабильности, что само по себе имеет непреходящую ценность.

В ходе работы был составлен этнокалендарь Курумканского района, адресованный учащимся школ. Также он может быть полезен учителям и классным руководителям. Этнокалендарь представляет собой интегрированный справочник основных памятных дат и праздников представителей национальностей, проживающих в районе. В каждом месяце указаны общегосударственные праздники, а также православные праздники, праздники бурятского и эвенкийского народов. Числа, в которые проводятся эти праздники, отмечены красным цветом. Также дается краткая информационная статья о традициях и обычаях праздников, включен раздел «Люди, события, факты». Календарь снабжен иллюстративным материалом (Приложение 5. Этнокалендарь Курумканского района).

**Список использованной литературы**

1. Бабуева В. Д. Материальная и духовная культура бурят. – Улан-Удэ: Центр сохранения и развития культурного наследия Бурятии, 2004. – с. 228.
2. Власов В.Г. Формирование календаря славян. Ранний период. / Календарь в культуре народов мира. - М., 1993. - С. 102-144.
3. Герасимова К. М., Галданова Г. Р., Очирова Г. Н. Традиционная культура бурят: Учеб. пособие. – Улан-Удэ: Бэлиг, 2000. – С. 106 – 137.
4. Дашиева Н.Б. Календарь в традиционной культуре бурят (опыт историко-этнографического и культурно-генетического исследования). - М.-Улан-Удэ, 2001.
5. Жуковская Н.Л. Календарная система монголов (народный и официальные календари, их функции в жизни общества). М., 1993.
6. Историко-культурный атлас Бурятии. Основной том – М.: ИПЦ «Дизайн. Информация. Картография», 2001. – С. 326 – 351.
7. Михайлов В. А. Традиционные занятия бурят: животноводство, земледелие (XVII-начало XXвека). – Улан-Удэ: Издательство ОАО «Республиканская типография», 2005. – С. 240 -248.
8. Мухачев А. Д., Салаткин В. Г. Экологический календарь эвенков. Красноярск: «Буква», 2007. – с.415.
9. Русский народ: Его обычаи, обряды, предания, суеверия, поэзия. /Под ред. М. Забылина. - М.: Просвещение, 1991.
10. Скрынникова Т.Д. Сурхарбан интерпретация значения понятия. - Улан-Удэ, 1999.
11. Степанов Н. Народные праздники на Святой Руси. - М., 1990.
12. Шубин А. С. Эвенки. – Улан-Удэ: Издательство ОАО «Республиканская типография», 2007. – с. 360.
1. Мухачев А. Д., Салаткин В. Г. Экологический календарь эвенков. Красноярск, 2007. С. 15. [↑](#footnote-ref-1)